Sola Scriptura

Luther heeft het reddende inzicht verworven door te lezen. En tegelijk gezegd dat het de
juiste lezing (interpretatie) is die redt. Formeel is daarmee het wezen van de kerk
gebonden aan de tekst van de Bijbel. Dat wordt dan ook de steunpilaar van zijn
theologie, de basis waarop alles gebouwd moet worden, wil het godewelgevallig zijn. De
paus, de traditie, de apostolische successie, het kerkelijk recht, de kerkvaders, het komt
in de definitie van wat kerk is bij Luther niet meer voor. Niet dat Luther die allemaal
zomaar over boord heeft gegooid. Integendeel. Hij kan het waarderen, maar enkel
voorzover het overeenstemt met wat hij in de Bijbel terugvindt. Indien niet, dan moet de
kerk zich aanpassen, niet de Bijbel. Niet de kerk staat boven de Schrift, maar de Schrift
boven de kerk, is de formulering. De Bijbel wordt de toetssteen van alles, de norma
normans, bron en norm tegelijk, en de Bijbel alleen. Die kan dat op eigen houtje volgens
Luther, die heeft geen ‘helpende kerk’ nodig met haar leergezag.

Sola scriptura geldt voor Luther dus niet alleen als het gaat om de ervaring dat God je
redt (het heilswoord), maar wordt het theologisch principe tout court. Helemaal
uitgekristalliseerd is dit principe pas in de discussie met professor Eck tijdens een
openbaar debat aan de universiteit van Leipzig in 1519. In de daaropvolgende
confrontatie met het kerkelijke leergezag, die hem als ketter veroordeelt (1520), brengt hij
dit principe steeds nadrukkelijker en duidelijker naar voren.

Behalve deze flyers biedt HouVast een bibliotheek aan digitale
boekjes en samenvattingen van predikingen, vertaalde boeken over
geloof en levenswijze.

Bestudeer de Module C waarin honderden boeken en publicaties
zijn verzameld, die je naar de Bron van Leven verwijzen...

| aaasaa)
HOUVAST Volg HouVast via www.goednieuws.org

Yerfrouwen in Gods woord

le Bijhel alleen

De Bijbel lag ten grondslag aan het geloof van de hervormers en vormde de kern van hun
onderwijs. Ze begrepen maar al te goed dat ze te maken hadden met het geinspireerde ‘levende
woord van God dat voor altijd standhoudt'. Ze koesterden elk woord. Hoe meer ze de Bijbel lazen en
zich vastklampten aan de beloftes in de Schrift, hoe sterker hun geloof werd en hoe vastberadener
hun moed.

'Z0 is het met elke belofte in Gods Woord. Via de beloftes spreekt Hij tot een ieder van ons
persoonlijk en op zo'n manier dat het lijkt of wij zijn stem kunnen horen. Door deze beloftes schenkt
Christus ons zijn genade en kracht. Ze zijn de bladeren van de boom ‘die de volken genezing
brengt’ . Als ze ontvangen zijn en tot ons doorgedrongen, horen ze het karakter te versterken en
zullen ze het leven inspireren en onderhouden. Niets ter wereld bezit zo'n genezende kracht. Niets
ter wereld kan zulk een moed en geloof geven waardoor het hele wezen versterkt wordt.

"De Schriften werpen blijdschap op ons verdriet, hoop op onze ontmoediging, licht op onze
duisternis. Ze bieden sturing in onze warboel, zekerheid in onze knelpunten, kracht in onze zwakte
en wijsheid in onze onwetendheid.” Als we over Gods Woord nadenken en door geloof vertrouwen

op zijn beloftes, geeft Gods levengevende kracht ons hele wezen energie, zowel in fysiek en

mentaal als in emotioneel en geestelijk opzicht. De hervormers vulden hun gedachten met ieder
woord uit de Bijbel. Ze leefden volgens het Woord en velen stierven door het Woord. Ze waren geen
gemakzuchtige, zelfingenomen, onnadenkende christenen met een oppervlakkig geloofsleven. Ze
wisten dat ze de kracht van Gods Woord nodig hadden om de kwade machten te kunnen verslaan.

John Wyclifs' leven draaide om het vertalen van de Bijbel in de Engelse taal. Op die manier kon ook
de gewone mens de Schriften lezen en begrijpen. Omdat hij hiermee de wet overtrad, werd hij
berecht vanwege zijn geloof, bestempeld als een ketter en veroordeeld tot de dood. Tijdens zijn

proces deed Wyclif een aangrijpende oproep. ‘Tegen wie denken jullie dat jullie strijden? Tegen een

oude man aan de rand van het graf? Neen. Tegen de waarheid. De waarheid die sterker is dan jullie
en jullie ook zal overwinnen.” Wyclifs laatste woorden werden werkelijkheid toen het licht van Gods
waarheid de duisternis van de Middeleeuwen doorbrak.



Het openen van Gods woord had ook zijn gevolgen. Wat stond op de hoogste plaats:
Gods woord of het gezag van een ‘mens’? En als men Gods woord volgt, betekent dat
het afwijzen van de kerk en haar ‘woord’. De vraag na het afwijzen van het kerkelijk
leergezag is: vera et falsa religio: Wie bepaalt dat nu? En hoe? Welke criteria heb je?
En wat is ‘de kerk’ eigenlijk als je de ‘kerkelijke leiders’ verwerpt? Waarop kun je dan
nog terugvallen? Geen kleine vragen.

Zonder dat het zijn bedoeling was, heeft Luthers actie geleid tot een volledige de-
constructie van het sacramentele heilsinstituut van de katholieke kerk, waarvan de
paus de representant en de garant was. En als dat alles z’'n aura verloren heeft, blijft
Luther over met enkel een boek, sola scriptura, de Bijbel alleen. We zijn hier getuige
van de geboorte van het Schriftprincipe. Het is de protestanten zo vertrouwd dat ze
niet doorhebben dat deze radicale terugplooiing op de Bijbel alleen nieuw is in de
kerkgeschiedenis. Het heeft ook grote gevolgen. De Bijbel keert zich tegen

de bestaande Kerk en die raakt daardoor in een diepe identiteitscrisis.

In het voorwoord bij de uitgave van zijn Opera Latina | (1545) vertelt Luther hoe hij op
die idee is gekomen. Het is een autobiografisch stuk waarin hij de lezer meeneemt
naar zijn studeerkamer (in een aangebouwde toren van het klooster, vandaar
‘Turmerlebnis’). Die toren was overigens toen nog geen echte toren (zoals men nu aan
de toeristen toont), maar meer een uitbouw, boven de cloaca (toilet).

We zien een gelovige monnik, professor theologie, die bang is voor Gods oordeel
omdat Luther van zichzelf weet dat hij allesbehalve een heilige is, ook al doet hij nog
20 z’'n best. Gevangen in deze psychisch tamelijk belastende situatie zoekt Luther
naar een uitweg. Filosofen, theologen, kerkvaders, rituelen, sacramenten: ze helpen
allemaal niet. Hij blijft vastzitten in zijn ‘aanvechtingen’, zoals Luther die negatieve
gevoelens noemt: tentationes tristitiae. Anders geformuleerd: De gangbare religie
brengt geen bevrijding. Alle officiéle kerkelijke middelen die er zijn om zijn geweten te
ontlasten, werken niet. Het sacramentele heilsinstituut van de ‘kerk’ faalt. Eén ding
blijft hem nog over: de Bijbel. Daarin staat het ‘Evangelie’ en dat schijnt een ‘blijde
boodschap’ te zijn. Dat leest hij bij de apostel Paulus (Romeinen 1:16-17): ‘Het
evangelie is een kracht Gods tot redding voor wie gelooft’. Dan zal hij zich daaraan
vastklampen, maar dan volgt de mokerslag: ‘Want in het evangelie wordt Gods
gerechtigheid openbaar’, zo vervolgt de tekst. Deze toevoeging stort hem in een diepe
crisis. Als ook het Evangelie, de kern van zijn ‘religie’, een strenge en rechtvaardige
God verkondigt, dan is er geen hoop meer. Hij voelt zich definitief veroordeeld,
verloren en verdoemd. Luther schrijft:

...Ik haatte dat begrip ‘Gods gerechtigheid’, want door de traditie van alle doctores
had ik geleerd dit te interpreteren in die zin dat God rechtvaardig is en dus zondaren
en onrechtvaardigen straft. Nu, ik leefde als monnik zeker onberispelijk, maar ik
voelde me nog steeds een zondaar in Gods ogen. Ik kon geen rust vinden in mijn
geweten. Ik durfde er niet op te vertrouwen dat ik genoeg gedaan had om God te
verzoenen. Ik had dus die rechtvaardige God die zondaars straft, helemaal niet lief.
Integendeel: ik haatte Hem. In stilte lasterde ik hem nog net niet, maar ik mopperde
verontwaardigd: Het lijkt waarachtig wel of het voor God nog niet genoeg is dat wij,
arme en voor eeuwig verdoemde zondaren, door de wet met z'n tien geboden terneer
geworpen worden. Want nu komt God met zijn evangelie er nog eens een schepje

© Natur-El Erwetegem 2024

bovenop doen door ons ook bij monde daarvan met zijn gerechtigheid en grimmige
foorn te bedreigen! Zo raasde ik maar door met een wild en verward geweten. En
intussen bonkte ik onbeschaamd bij Paulus op de deur, vurig verlangend te verstaan
wat Paulus met die uitspraak toch wilde zeggen. Dag en nacht tobde ik me er mee af
tot ik, dankzij Gods erbarmen, oog kreeg voor het verband waarin die woorden staan:
‘Gods gerechtigheid wordt openbaar in het evangelie, gelijk geschreven staat: de
rechtvaardige zal door zijn geloof leven’. Toen begon het me te dagen: Gods
gerechtigheid betekent hier een geschenk van God waardoor de rechtvaardige leeft,
namelijk uit geloof. Het was mij alsof ik opeens opnieuw geboren werd en door
geopende poorten het paradijs zelf was binnengegaan...”

Het eigenaardige van deze wedergeboorte is dat die bewerkt wordt door zoiets
prozaisch als een taalwetenschappelijke vaststelling: een tekst die Luther maar niet
vatten kan, begint plots te spreken doordat hij zich realiseert dat een idiomatische
constructie in het Grieks anders geinterpreteerd kan worden dan hij altijd had gedacht.
‘Gods gerechtigheid’ hoeft niet perse te verwijzen naar een ‘eigenschap van God’,
waarmee hij het goede beloont en het kwade straft, maar kan ook verwijzen naar iets
wat God doet aan/in/door de mens. Als dat zo is, dan is Gods gerechtigheid niet iets
om bang voor te zijn, maar een geschenk om hem voor te danken. Hij maakt ons
rechtvaardig. Gerechtigheid wordt zo voor Luther bijna synoniem met barmhartigheid.
Eigenlijk staat dit allemaal al bij Augustinus te lezen, zoals Luther elders ook zelf
vaststelt. Maar een tekst kunnen lezen wil nog niet zeggen dat de boodschap ook
doorkomt, dat ‘de frank’ valt. Dat is voor Luther uiteindelijk wel gebeurd en wel zo sterk
dat hij het gevoel had dat ‘de poorten van het paradijs zich openden’. Het gaat erom
dat Luther zijn kerk- en wereld-veranderende ontdekking (de rechtvaardiging van de
zondaar, niet op grond van diens werken, maar op grond van Gods genade) ophangt
aan de interpretatie van een tekst, een Schriftwoord. Luther universaliseert vervolgens
zijn eigen ervaring: Wat mij gered heeft, zal ook voor anderen werken. Deze ervaring,
een combinatie van bijbelwoord en doorleefd geloof, wordt voor Luther het
hoofdkenmerk van de christelijke religie. Het gaat er niet om dat je ‘bij de club hoort’,
het gaat er niet om dat je de riten volgt, je gebeden op tijd zegt of de geloofsleer kent.
Ook niet of je de priester (bisschop, paus) begroet als man Gods. Daar gaat het niet
om. Het gaat maar om één ding: beleven dat Gods woord je bevrijdt. Dit is het ‘nieuwe
van Luther en zal trendsettend blijken te zijn in de geschiedenis van de kerk . Zijn
‘bekeringservaring’ wordt voorbeeldig binnen het protestantisme. Tot op de huidige
dag zoeken mensen via een doorgedreven bijbelstudie naar ‘wat God nu eigenlijk
zeggen wil tot mij*. Zij verwachten heil van teksten. Ze zullen het zelf niet zo zeggen,
want ze verwachten het heil van God, maar dat gaat toch doorheen die teksten. Luther
heeft de tekstanalyse en exegese — en Luther deed dat op een wetenschappelijke
manier — ingeschreven in de religieuze identiteit van de christen. ledereen moet dan
ook leren lezen, mannen en vrouwen, want zo en zo alleen kan Gods genade tot hen
komen. Welke consequenties dit heeft voor de zelfdefinitie van de christelijke religie
en met name voor de organisatie van de christelijke geloofsgemeenschap, zijn in de
nasleep van Luthers’ verzet tegen de aflaatkramerij waarmee hij een publieke figuur
werd, langzaamaan duidelijk geworden. Ze waren dat niet meteen, ook niet voor
Luther zelf. Ze kwamen gaandeweg in een proces van actie-reactie, woord-
wederwoord aan het licht. in het bewustziin.

C43



