
Had God behoefte aan 

Miljarden jaren?
en waarom is het belangrijk dat te weten?  

Een Anglicaanse evolutionistische priester gaf een goede samenvatting van wat het aanvaarden van 
de dood vóór de zondeval betekent voor de christelijke theologie: 

“…Fossielen zijn de overblijfselen van wezens die meer dan een miljard jaar vóór de evolutie van 
homo sapiens leefden en stierven. De dood is slechts een fractie van een seconde jonger dan het 

leven zelf. Kan het dus Gods straf voor de zonde zijn? Het fossielenbestand toont aan dat er door de 
tijd heen een vorm van kwaad heeft bestaan. Op grote schaal is dit zichtbaar bij natuurrampen. …Op 

individueel niveau is er voldoende bewijs van pijnlijke en invaliderende ziekten en parasitaire 
activiteit. We zien dat levende wezens lijden onder de dood, artritis, tumoren of eenvoudigweg 

opgegeten zijn door andere wezens. Sinds het begin der tijden heeft de mogelijkheid van leven en 
dood, goed en kwaad, altijd bestaan. Er is op geen enkel punt sprake van discontinuïteit; er was geen 

tijd waarin de dood verscheen, noch een tijd waarin het kwaad de aard van het universum 
veranderde. God heeft de wereld gemaakt zoals zij is... evolutie als instrument van verandering en 

diversiteit. Ze proberen ons te vertellen dat Adam een ​​perfecte relatie met God had totdat hij 
zondigde, en dat we ons alleen maar hoeven te bekeren en Jezus moeten aanvaarden om die 

oorspronkelijke relatie te herstellen. Maar een dergelijke perfectie heeft nooit bestaan. Zo’n wereld 
heeft nooit bestaan. Proberen daarheen terug te keren, zowel concreet als spiritueel, is een illusie. 

Helaas staat het nog steeds centraal in veel evangelische preken.” 

De Bijbel laat er geen twijfel over bestaan ​​dat de Nieuwe Hemel en Aarde een plaats zullen zijn 
waar geen destructief gedrag, geen dood, geen lijden, geen zonde zal zijn. Maar hoe kan dit herstel 

worden genoemd als een dergelijke toestand nooit heeft bestaan? We kunnen de glibberige 
helling zien die we dreigen af ​​te glijden als we het idee van miljarden jaren aanvaarden, met of 

zonder evolutie, omdat het dood en lijden vóór de zondeval plaatst. Het logische gevolg hiervan is 
dat het ook het kwaad vóór de zondeval plaatst. En daarbij wordt de hoop op een terugkeer naar 

een perfecte staat uitgesloten, omdat er geen terugkeer mogelijk is naar wat er nooit was. Het 
Evangelie zelf wordt daarbij vernietigd. 

Vrijwel alle christelijke leiders en theologen die in immense tijdsperioden geloven in plaats van in 
de bijbelse tijdschaal, moeten toegeven dat Genesis – opgevat zoals het is, zowel in het Hebreeuws 

als in vertalingen – een directe schepping leert in zes dagen van normale lengte. 

Het bewijs dat er naar gewone dagen wordt verwezen is zo overweldigend dat zelfs 
liberale Hebreeuwse geleerden toegeven dat de auteur geen andere bedoeling kan 
hebben gehad – vooral niet wanneer de woorden ‘avond’ en ‘ochtend’ vanaf de 
eerste dag worden gebruikt. (Zie Hoofdstuk 2 van het Creation Answers Book, en 
Six Days?)
Op de vierde dag werd het huidige systeem ingesteld toen de tijdelijke lichtdragers 
van de aarde werden gemaakt, zodat het diffuse licht van de eerste dag niet langer 
nodig was. [Interessant genoeg kwam ik er na het schrijven van dit artikel achter 
dat Calvijn hetzelfde punt naar voren had gebracht (zie Calvijn zegt: Genesis 
betekent wat er staat). Dit toont aan dat sceptici opnieuw argumenten herhalen die 
lang geleden door bijbelgelovige geleerden zijn weerlegd.]
Opmerkingen
• Dit zou van groot belang zijn geweest voor heidense wereldbeelden die de 

neiging hadden de zon te aanbidden als de bron van al het leven. God lijkt 
duidelijk duidelijk te maken dat de zon ondergeschikt is aan Zijn 
Schepperschap als de bron van alles. Hij heeft de zon niet ‘nodig’ om leven te 
creëren (in tegenstelling tot theïstische evolutionaire overtuigingen). Deze 
ongebruikelijke, contra-intuïtieve scheppingsvolgorde (licht vóór zon) voegt 
feitelijk een kenmerk van authenticiteit toe. 

• Als de Bijbel het product was geweest van latere ‘redacteuren’, zoals veel critici 
beweren, dan zouden ze dit zeker hebben aangepast om aan te sluiten bij hun 
eigen begrip. Pas onlangs is het astronomische feit gerealiseerd dat een dag-
nachtcyclus alleen maar licht plus rotatie nodig heeft. Een ‘dag’ zonder de zon 
zou voor de Ouden over het algemeen ondenkbaar zijn geweest.



Bijbel? De huidige ‘wetenschap’ ‘bewijst’ ook dat mensen niet herrijzen. Dus als we 
toestaan ​​dat diezelfde wetenschap ons vertelt dat Jezus niet uit de dood is opgestaan 
(wat consistent zou zijn in een compromiswereldbeeld), dan “is onze prediking leeg, 
en dat geldt ook voor uw geloof” (1 Korintiërs 15:14). Ons vertrouwen stellen in de 
filosofieën van mensen doet denken aan de man die Jezus beschreef in Matteüs 7:26 
toen Hij zei: “Maar iedereen die deze woorden van Mij hoort en ze niet in praktijk 
brengt, zal zijn als een dwaas die zijn huis op zand heeft gebouwd.” Omgekeerd zei 
Hij in de verzen 24 en 25: “Wie deze woorden van Mij hoort en ze doet, Ik zal hem 
vergelijken met een verstandig man die zijn huis op de rots bouwde. De regen viel, de 
overstromingen kwamen, de wind blies en raasde tegen dit huis; het stortte niet in, 
omdat het op de rots was gegrondvest.”

Hoe zouden de dagen van Genesis 1 letterlijk kunnen zijn als de zon pas op de 
vierde dag werd geschapen?
Jonathan Sarfati
We weten dat het enige dat nodig is voor een dag-nachtcyclus een roterende aarde is 
en licht dat uit één richting komt. De Bijbel vertelt ons duidelijk dat God op de eerste 
dag zowel het licht als de aarde schiep. We kunnen dus concluderen dat de aarde 
zich al in de ruimte bevond ten opzichte van dit gecreëerde roterende licht.
God kan natuurlijk licht scheppen zonder een secundaire bron. Er wordt ons verteld 
dat er in de nieuwe hemel en aarde geen behoefte zal zijn aan zon of maan 
(Openbaring 21:23). In Genesis definieert God zelfs een dag en een nacht in termen 
van licht of de afwezigheid ervan.
‘Progressieve creationisten’ gebruiken soms het argument dat de dagen lange 
perioden waren, hoewel God daar woorden voor had kunnen gebruiken als Hij dat 
echt had bedoeld. De schepping van de zon na de aarde ondermijnt de pogingen van 
progressieve creationisten om de Bijbel met miljarden jaren in overeenstemming te 
brengen. Ze moeten deze leer dus wegredeneren. Sommigen beweren dat wat er 
werkelijk gebeurde op deze vierde ‘dag’ was dat de zon en andere hemellichamen 
‘verschijnen’ toen een dichte wolkenlaag na miljoenen jaren verdween. Dit is niet 
alleen fantasierijke wetenschap, maar ook een slechte exegese van het Hebreeuws. 
Het woord ‘asah’ betekent ‘maken’ in Genesis 1, en wordt soms door elkaar gebruikt 
met ‘scheppen’ (bara), bijvoorbeeld in Genesis 1:26-27. Het is pure wanhoop om in 
dezelfde passage een andere betekenis toe te passen op hetzelfde woord in dezelfde 
grammaticale constructie, alleen maar om aan te sluiten bij atheïstische evolutionaire 
ideeën zoals de ‘oerknal’. Als God ‘verscheen’ had bedoeld, dan zou Hij vermoedelijk 
het Hebreeuwse woord voor verschijnen (ra’ah) hebben gebruikt, zoals toen het droge 
land ‘verscheen’ toen het water zich op dag 3 op één plek verzamelde (Genesis 1:9). 
We hebben meer dan twintig belangrijke vertalingen gecontroleerd en ze leren 
allemaal duidelijk dat de zon, de maan en de sterren op de vierde dag zijn gemaakt.

Jezus kwam om ons te redden van de dood, het lijden, de zonde en de scheiding van 
God, veroorzaakt door het kwaad. Maar wat moeten we denken van passages als 
Hebreeën 9:22, waar staat: “…volgens de wet wordt bijna alles gereinigd met bloed, 
en als er geen bloedvergieten is, is er geen vergeving”… Als dood en bloedvergieten 
al miljoenen jaren vóór Adam als “natuurlijke” processen plaatsvonden, wordt de dood 
van Christus onbeduidend en niet in staat om voor onze zonden te betalen. En wat is 
onze hoop als die niet op de Wederopstanding en de Nieuwe Hemel en Aarde ligt?
Als de dood een natuurlijk verschijnsel is, waarom rouwen we er dan zo vaak om? 
Waarom accepteren we de dood niet als een “normaal” onderdeel van het leven? 
Deze visie berooft het Evangelie van zijn kracht en het offer van Jezus van zijn 
betekenis. Het volgen van die gedachte heeft ertoe geleid dat veel mensen het 
christelijk geloof helemaal hebben opgegeven.

Het effect op de kerk
De wijdverbreide acceptatie van de evolutieleer heeft rampzalige gevolgen voor onze 
jonge mensen, die massaal de kerken verlaten. Christenen die ‘stilstaan’ maar een 
tijdschaal van miljarden jaren accepteren, zullen het moeilijker hebben om hun geloof 
te verdedigen en daarom heeft dit invloed op de kerkgroei. Een van de belangrijkste 
obstakels voor het geloof is de vraag: “Waarom laat een goede God dood en lijden in 
de wereld toe?” Deze gelovigen kunnen de oorsprong van de dood en het lijden als 
gevolg van menselijke zonde niet op een redelijke manier verklaren.
Omgekeerd hebben gelovigen die een bijbelse kijk op de wereldgeschiedenis hebben 
een logische basis om God voor te stellen aan mensen zonder basiskennis van de 
Bijbel. Dit is precies de aanpak die Paulus gebruikte toen hij tot soortgelijke niet-
Joodse toehoorders predikte (Handelingen 14:15–17; 17:23–31). Bij Lystra gebruikte 
hij de schepping als een belangrijke identificerende factor die God onderscheidde van 
gewone mensen zoals hijzelf en Barnabas. En in Athene ‘nam’ hij de stoïcijnen en 
andere filosofen van die tijd ab ovo mee naar Genesis om een ​​fundament te leggen 
om hen kennis te laten maken met de ware God, in de hoop dat zij zich zouden 
bekeren van hun ijdele afgoderij.
Als het geloof in de helderheid van de Bijbel iemands vermogen versterkt om het 
evangelie uit te leggen, en als compromissen zulke schadelijke gevolgen hebben, 
waarom zou iemand dan een compromis willen sluiten? Vrijwel alle christelijke leiders 
en theologen die hun redenen presenteren om in enorme tijdsperioden te geloven in 
plaats van in de bijbelse tijdschaal, moeten toegeven dat Genesis – begrepen zoals 
het is, zowel in het Hebreeuws als in vertalingen – een directe schepping leert in zes 
dagen van normale lengte. En dit wordt krachtig ondersteund door Exodus 20:11, dat 
deel uitmaakt van de Decaloog en waaruit blijkt dat de dagen van Genesis werden 
opgevat als dagen van normale lengte, zonder ruimte voor miljoenen jaren of gaten in 
de tekst. Maar ze geven helaas toe dat de wetenschap het idee miljoenen jaren op de 
een of andere manier heeft ‘bewezen’, wat niet het geval is.

Inconsequent christendom?
Hoewel het mogelijk is om christen te zijn en in een oude aarde te geloven, zou dit 
erop wijzen dat men niet over de consequenties heeft nagedacht, of dat men de Bijbel 
niet als de ultieme autoriteit op het gebied van geloof beschouwt. Als Genesis geen 
waargebeurd, letterlijk verhaal is, hoe kunnen we dan weten wat waarheid is in de  ©

 N
at

ur
-E

l E
rw

et
eg

em
 2

02
5

C71C


